Indexée par :

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79/ +223 94 61 09 74

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de

I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,
I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de I’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Felix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),
Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,

France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universites UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)



Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem
de Bamako, Mali)

e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Oumar KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako,
Mali)

Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako,
Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU

e Rédacteur en chef adjoint

Dr Oumar MARIKO

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2)

fois I'année et publie des textes qui contribuent au progreés de la connaissance dans

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMEYS)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme annee.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Kadio Mathieu ANGAMAN
Crise environnementale et progres technologique, vers une revendication de la
philosophie des technologies. .........ooeviuiiiiiii 1

Kizito Tioro KOUSSE
Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina

MOTO NDONG Francois
La crise de I’'immuabilit¢é du discours chrétien, confronté a 1’évolution
irrémédiable dumonde. ... ... ..o 38

Katinan Timothée COULIBALY
Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah.................coovvnin.. 63

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO
La natureet 1’homme: fondements philosophiques de I’impact de
P anthropiSation. ... ...o.uii i e e 82

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO

La tolérance religieuse, prolégomenes a la paix sociale chez Locke............... 78
Mahmoud ABDOU

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés
et de I’Etat de droit chez Hannah Arendt...................ooooiiiiiiiii ... 117

Williams Hamed Mélarga OUATTARA
Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel..................... 142

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA
Les Mceurs et traditions africaines face a I’émergence de ’Homosexualité : entre

rejet social et redéfinition de I’identité culturelle...............................l. 155
Yacouba TRAORE
La théorie du contrat social chez John Rawls........oovvveeiiiii i 168

GALA Bi Gooré Marcellin
L’invite platonicienne a 1’union avec le divin : une solution a la médiocrité
spirituelle en Afrique CONtEMPOTAINE. ......c.vviniiiiiiiiiiie i eiieanaeens 184



Jean Joel BAHI
Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la



L’INVITE PLATONICIENNE A L’UNION AVEC LE DIVIN : UNE
SOLUTION A LA MEDIOCRITE SPIRITUELLE EN AFRIQUE
CONTEMPORAINE

GALA Bi Gooré Marcellin
Maitre-Assistant, Département de Philosophie

Université Alassane Ouattara (Cote d’Ivoire)
marcellin1980@gmail.com (+2250102805110)

Résumé

La spiritualité en Afrique contemporaine est en crise, car elle se focalise de plus en plus sur la
recherche effrénée des biens terrestres. Cette orientation rétrograde constitue un obstacle
fondamental a I’élévation du religieux vers la contemplation du divin. Prise ainsi au pi¢ge des
intéréts sensibles, 1’dme du religieux s’enlise dans la médiocrité spirituelle qui détourne son
attention des véritables conquétes et quétes de sens ; perceptibles a travers le paradigme
platonicien de la spiritualité. Dans celui-ci, en effet, ’Ame aspire a s’unir aux essences
transcendantales et immuables, au-dela du monde matériel éphémeére. Cette union est nécessaire
pour que 1’ame puisse dépasser les considérations matérielles et percevoir les réalités divines
ennoblissantes. C’est pourquoi, cette spiritualité platonicienne pourrait servir de creuset palliatif
et de source de revitalisation authentique a certaines pratiques religieuses africaines en mangue
de repéres éthico-spirituels véritables.

Mots-clés : Afrique — Ame — Biens terrestres — Médiocrité — Spiritualité.

Abstract

Spirituality in contemporary Africa is in crisis, as it focuses more and more on the unrestrained
search for earthly goods. This retrograde orientation constitutes a fundamental obstacle to the
elevation of the religious towards the contemplation of the divine. Caught in the trap of sensitive
interests, the soul of the religious becomes bogged down in spiritual mediocrity that diverts its
attention from true conquests and quests of meaning; perceptible through the Platonic paradigm
of spirituality. In it, indeed, the soul aspires to unite with transcendental and immutable essences
beyond the ephemeral material world. This union is necessary for the soul to be able to
overcome material considerations and perceive the ennobling divine realities. This is why, this
Platonic spirituality could serve as a palliative crucible and a source of authentic revitalization

for certain African religious practices lacking true ethical-spiritual references.

Keywords : Africa — Soul — Earthly goods — Mediocrity — Spirituality.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 184


mailto:marcellin1980@gmail.com

Introduction

Dans son ouvrage intitulé L 'évangile de la prospérité . une menace pour 1’église africaine, D.
Bourdanné (2011, p. 57) écrit ceci : « A cette époque o le sacré recule, le désir de spiritualité
est si fort chez ’homme qu’il I’exprime sous différentes formes, tombant parfois dans les
extrémes ». A travers cette affirmation qui est, en réalité, une véritable diatribe contre la
propagation d’un message de prospérité dans les milieux religieux chrétiens, cet écrivain semble
exposer un des pans qui justifient la crise de la spiritualité en Afrique contemporaine. Il s’agit
de cette tendance excessive accordée a la recherche des biens matériels ou terrestres dans les
formes d’expression de la spiritualité africaine.

C’est au point que les religieux et leurs institutions, qui devraient favoriser le développement
spirituel et moral, sont tres souvent devenus des instruments encourageant la quéte de pouvoir
et de richesse matérielle, occasionnant la corruption spirituelle. Cet état de fait oriente nombre
d’Africains dans les sillons fragiles d’une religiosité d’apparence, caractérisée par le désir
forcené des biens matériels et la recherche a tout prix des solutions miraculeuses et immédiates
a leurs problemes quotidiens. La conséquence de cette démarche est que la profondeur de la vie
spirituelle est souvent sacrifiée sur 1’autel d’une piété factice et superficielle.

Aux antipodes de cette approche, Platon note que la vie spirituelle authentique est irréductible
a la poursuite des biens matériels, car I’ame humaine aspire fondamentalement a une
connaissance supérieure et a une union avec 1’Idée du Bien, le divin transcendant. La quéte et
la contemplation des essences divines constituent dés lors un antidote a la marchandisation et
au matérialisme qui ont cours dans I’univers religieux africain actuel. En proposant ainsi une
voie de transcendance par la contemplation et 1’union avec le divin, le modéle de spiritualité
platonicienne semble offrir une alternative a la superficialité spirituelle qui gangréne certaines
sociétés africaines contemporaines. Cela conduit a poser la question suivante : I’invite
platonicienne a I’union avec le divin doit-t-il s’entendre comme une réponse a la pratique de la
spiritualit¢ médiocre de certaines formes de religiosité en Afrique actuelle ? Telle est la
préoccupation centrale de la présente réflexion. Pour y répondre, il importe d’examiner les
interrogations subsidiaires suivantes : en quel sens I’attachement au bonheur terrestre reste un
indice de la médiocrité spirituelle en Afrique ? Par ailleurs, comment la spiritualité
platonicienne peut-elle contribuer a assurer I’impulsion d’un renouveau spirituel en terre
africaine ?

La thése qui sous-tend cette étude est que I’appel platonicien a la contemplation et a ’'union

avec le divin peut étre pergu comme un reméde a la bassesse spirituelle de certaines pratiques

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 185



religieuses africaines actuelles. Dans ce sens, il convient de relever que certains accents de cette
approche platonicienne peuvent représenter des ressources vivifiantes pour guider les sociétés
africaines vers une vie plus élevée, fondée sur des valeurs spirituelles profondes. Pour ce faire,
al’aide d’une approche critico-analytique, I’argumentaire de ce texte s’articulera autour de deux
axes principaux. La premiere articulation mettra I’accent sur le culte du bonheur terrestre
comme signe de la médiocrité spirituelle en Afrique. La seconde aura recours a certains repéres

spirituels du platonisme religieux, dans 1’optique d’une remédiation a cette médiocrité

spirituelle africaine.

1. Le culte du bonheur terrestre comme signe de la médiocrité spirituelle

en Afrique

L’obsession de la quéte du bonheur, sous 1’angle d’une aspiration outrée a la prospérité
matérielle et financiére est un phénoméne bien observable dans I’Afrique actuelle. En effet,
dans certains milieux africains, les religieux et leurs chefs, souvent percus comme des modéles
de vertu, de frugalité et de renoncement, sont de plus en plus engagés dans la course au bien-
étre matériel personnel. Or, ces aspirations terrestres comme I’argent et autres possessions
matérielles ont une incidence sur I’intégrité spirituelle des religieux, en leur faisant oublier leur
mission spirituelle primordiale. Ainsi, si elle reste 1égitime, la quéte du bonheur sensible peut
conduire a la bassesse spirituelle ; car elle pourrait détourner les individus des valeurs

veritables, pour les enliser dans un bourbier spirituel médiocre.

1.1. L’aspiration des religieux africains aux biens terrestres, un frein a I’élévation de

I’Ame

Relevant 1’utilité éminemment sociale de la religion, H. Bergson (1990, p. 5) écrit : «
Qu’on interpréte la religion d’une maniére ou d’une autre, qu’elle soit sociale par essence ou
par accident, un point est certain, ¢’est qu’elle a toujours joué un réle social ». Autrement dit,
la mission sociale que remplit la religion est un fait indéniable quel que soit le temps et I’espace
des sociétés humaines. Si cette opinion est digne de foi, il reste qu’en Afrique contemporaine,
ce role social est souvent pris comme prétexte par nombre de religieux pour donner lieu a des
actions excessives dans 1’expression de leur pratique religieuse. C’est le cas de la tendance
actuelle de certains leaders religieux, qui prénent de plus en plus la quéte d’un bonheur tangible,

sous la forme d’une aspiration aux biens matériels, financiers et au succes personnel.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 186



Cet ideal religieux, mettant I’emphase sur les valeurs telles que la réussite financiere, la
notoriété et la satisfaction individuelle, est prégnant dans la sphere religieuse musulmane et
chrétienne actuelle. Ainsi des prédicateurs musulmans comme Mufti Menk et Amr Khaled
soutiennent que la croyance islamique et la réussite matérielle vont de pair. C’est dire que des
courants de I’Islam moderne en Afrique considerent la prospérité matérielle comme des buts
Iégitimes servant la cause de la foi. C’est surtout dans le milieu chrétien que 1’enjeu matérialiste
de cette conception de la spiritualité est mieux per¢u. C’est I’observation qui est faite par D.
Bourdanné (2011, p. 13-14), quand il décrit I’attitude de certains responsables religieux des

églises néo-pentecotistes, en ces termes forts critiques :

Des leaders religieux (...) passent sur les antennes de vos télévisions pour vous inviter a des
priéres pour obtenir la prospérité matérielle, promettent du travail aux chémeurs, des partenaires
aux célibataires, des promotions aux travailleurs, le succés dans le ministére aux pasteurs, la
stabilité aux couples, etc. Ce nouveau phénomene qui attire des milliers de foule en Afrique,
c’est I’évangile de la prospérité.

Selon cet auteur, c’est la promesse de prospérité terrestre et physique qui est annoncée en grande
pompe aux fideles et aux populations croyantes. Ce message religieux insiste sur la capacité a
assurer a tous ceux qui y accordent foi une vie terrestre bien meilleure. 1l semble insinuer que
la richesse matérielle se présente comme le signe insigne de la faveur divine, et le dénuement,
le manque ou I’indigence comme la preuve évidente d’une malédiction et d’un probléme
spirituel. Ce phénomene est bien visible dans certaines églises en Afrique australe et de I’Ouest,
par exemple, ou les pasteurs encouragent des prieres centrées sur la demande de succes financier
et la réussite socio-professionnelle.

Ainsi, des responsables d’église exergant en Cote d’Ivoire comme Camille Makosso, Georges
Amoako, pour ne citer que ceux-la, estiment que le message de la foi va inéluctablement de pair
avec la prospérité matérielle et le confort financier. L’essentiel de la thése du Pasteur G.
Amoako est énoncée par D. Bourdanné (2011, p. 17) comme suit : « Les enfants de Dieu sont
des princes. Dieu veut qu’ils mangent le meilleur, se vétent du meilleur, se déplacent dans les
meilleures voitures, habitent les meilleures maisons ». C’est dire que la prospérité terrestre est
un droit inaliénable du croyant. Dans ce contexte, la prospérite matérielle et les réalisations
personnelles sont hypostasiées comme fin supréme de la pratique religieuse.

Mais, en focalisant ainsi leurs prédications sur cette bonne nouvelle de la prospérité, ces
hommes religieux semblent vouloir au fond, pour eux-mémes, les biens promis. C’est en ce
sens que D. Bourdanné (2011, p. 62) note ce qui suit : « A y voir de prés, ceux qui enseignent

cet Evangile ne contribuent pas nécessairement a répondre aux besoins des pauvres. Car leur

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 187



préoccupation profonde est d’abord de s’enrichir eux-mémes ». En d’autres mots, les tenants
de cette théologie de la prospérité, loin d’étre des philanthropes, sont en réalité des vrais
prédateurs en quéte d’aisance financiére et matérielle. A en croire G. Gazoa (2006, p. 76), « il
n’est pas rare de voir ou d’apprendre que des « hommes de Dieu » profitent de leur statut pour
faire prospérer leurs affaires. On les voit qui sont engagés ou cités dans des manigances de
certains opérateurs économiques et investisseurs étrangers ». Il en ressort que, chez ces
religieux, le désir de possession des biens temporaires a supplanté I’ceuvre de conversion des
ames.

On comprend alors pourquoi, ces leaders religieux enseignent constamment a leurs fidéles que
la pratique de la foi, exprimée a travers des dons financiers importants et réguliers, engendre au
bout du compte la réussite et I’abondance matérielles. Cette quéte semble marquer une rupture
avec la profondeur spirituelle des sociétés africaines traditionnelles, pour lesquelles la
transcendance, I’harmonie sociale et la quéte de la sagesse tenaient une place centrale. Elle
déforme les valeurs spirituelles originelles de nombreuses cultures africaines. Cette position
peu recommandable pourrait influencer les pratiques religieuses des croyants, en entravant
I’élévation de leur &me et en les détournant des vrais objectifs spirituels.

De I3, nait toute une idéologie de la manipulation a des fins matérielles égoistes. Cette posture
a relent d’intérét cupide est durement fustigée par C. Mbewe (2022, p. 120-121) de la maniére

suivante :

De grands orateurs manipulent les membres de 1’Eglise pour qu’ils leur fassent don de leurs
biens et de leur argent, alors qu’ils vivent comme des chefs (...). Si des voleurs se rendaient sur
le parking de 1’Eglise un dimanche et dérobaient la voiture la plus luxueuse, il ne serait pas
surprenant de découvrir que ¢’est celle du pasteur !

Cette affirmation audacieuse dénonce les comportements hypocrites de certains dirigeants
religieux africains qui, sous couvert de leur fonction, manipulent les fidéles pour obtenir leurs
avoirs. Ces orateurs en profitent personnellement pour mener une vie d’opulence, en
contradiction avec les valeurs d’humilité et de partage pronées par les religions. C’est bien la
situation paradoxale ou les responsables religieux, censés étre des modéles de vertu et de
modestie, se distinguent plutdt par leur attachement aux biens matériels. Le luxe insolent dans
lequel baignent certains de ces chefs religieux en dit long sur leur manque de sincérité, et remet
largement en cause leur attachement réel aux principes qu’ils préchent. En la matiére, la

recommandation des principes religieux insistant sur 1’affection aux « choses d’en-haut, et non

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 188



a celles qui sont sur la terre »*, est royalement balayée du revers de la main. Et les propos sensés
du Christ suivants lesquels « la vie d’un homme ne dépend pas de ses biens » sont ignorés. Le
cap est bien plutt mis sur les stratégies de capture de gains matériels. A ce sujet, C. Mbewe
(2022, p. 153-154) souligne ce qui suit :

Miel ou vinaigre sont tour a tour utilisés pour soutirer de 1’argent des poches des membres de
leur Eglise. On vous dit alors que Dieu vous bénira abondamment si vous donnez votre argent
a I’Eglise, ou qu’il vous punira sévérement si vous ne le faites pas. Ces deux messages ont
tendance a rapporter de 1’argent.

A dire vrai, cette nouvelle forme de religiosité est symptomatique d’un déplacement du centre
de gravité de la spiritualité vers le matérialisme. Tout cela semble bien réduire la foi a un
instrument au service des aspirations mateérielles, c’est-a-dire a 1’attachement aux ressources
éphémeéres au détriment de la recherche du divin et du développement de la vie intérieure. La
conséquence logique est 1’érection d’une spiritualité fortement ancrée dans le matérialisme, ou
la quéte de biens terrestres prime sur la recherche du divin. Une telle approche religieuse néglige
gravement les dimensions plus profondes de la foi, telles que la compassion, la quéte de justice,
et ’élévation spirituelle. Car, la quéte du bonheur matériel peut empécher I’acquisition des
valeurs spirituelles supérieures et entrainer une crise dans la spiritualité africaine. On voit donc
que cette tendance matérialiste méne a la superficialité religieuse et a 1’érosion des valeurs
spirituelles profondes. Elle nuit a la dimension transcendantale des traditions spirituelles
africaines et compromettre leur réle dans la formation de la vie intérieure. Cela empéche
I’¢élévation de I’ame du religieux Africain, la condamne a la bassesse spirituelle et instaure une

culture de la mediocrité spirituelle.

1.2. Le désir du bonheur sensible comme but ultime, une bassesse spirituelle

Si le désir du bonheur sensible fait partie des aspirations légitimes des hommes, force est de
noter que son adoption comme fin ultime peut avoir des inconvénients sur la vie spirituelle du
religieux, surtout africain. En effet, la vocation du religieux africain est fondamentalement
d’essence spirituelle et sacrale. Qu’il soit d’obédience musulmane, chrétienne, de religions
traditionnelles ou autre, 1’ Africain est déterminé par un mode d’existence vouée au sacré. Or,
« le sacré est la projection de I’immuable dans le muable ; il en résulte que le sens du sacré

consiste, non seulement a percevoir cette projection, mais aussi a déceler dans les choses la

! Cette formule est une recommandation biblique & se centrer sur I’essentiel, sur les biens célestes au détriment
des possessions terrestres (Cf. La Sainte Bible, Epitre de Paul aux Colossiens, Chapitre 3, verset 2, p. 1420).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 189



trace de I’immuable, au point de ne pas se laisser tromper et asservir par le muable » (Frithjof
Schuon, 2018, p. 86). Autrement dit, la recherche acharnée de satisfactions immédiates et
tangibles porte atteinte au sens du sacré et a la dimension sacrée de 1’étre africain. Le sens du
sacré ne doit donc pas étre perdu de vue par I’ Africain moderne, car il permet la transposition
de I’'immuable divin dans I’ordre temporel humain.

C’est un processus d’ennoblissement et de dignification de I’étre religieux, puisque « le sens du
sacré, c’est aussi la conscience innée de la présence de Dieu » (Frithjof Schuon, 2018, p. 85).
C’est dire que la mentalité sacrale de ’homme, et singuliérement du religieux africain, lui donne
acces a la présence de la réalité divine, en I’empéchant de céder a la tentation de se noyer dans
la jouissance des choses matérielles, fussent-elles précieuses. On pourrait donc dire que
I’ Africain qui est un étre fonciérement religieux « ne saurait vivre solidement et réellement sans
sa dimension sacrée » (Germain Gazoa, 2006, p. 65). En d’autres termes, la posture existentielle
qui s’épuise dans la pure sensibilité pourrait conduire a une sclérose spirituelle, et rabaisser
I’étre du croyant africain. Ainsi, plutét que de promouvoir une vie intérieure épanouie de ce
dernier, I’attachement au bonheur sensible pourrait le séparer de sa souche cosmique et divine,
engendrant une forme d’aliénation de son esprit et induisant une bassesse spirituelle.

Cette perspective romprait ainsi choquement le fil de la sacralité « engendrée par le besoin
ressenti par les vivants d’établir et de maintenir une relation privilégiée avec 1’ordre spirituel
percu comme supérieur et nécessaire au bien-étre des vivants » (Ama Mazama, 2010, p. 20).
Cela signifie que la voie de la poursuite des aspirations mondaines empéche le contact avec la
sphére spirituelle, en enfermant dans les nasses du regne mondain des humains. En le faisant,
elle éloigne du méme coup la recherche de valeurs transcendantales vertébrales telles que
I’amour, le partage, la justice, ou la vérité ; valeurs qui sont pourtant au fondement des grandes
traditions spirituelles africaines. 1l s’agit 1a, d’un détournement du religieux de sa profondeur
spirituelle vers une superficialité religieuse réductible a des aspirations purement terrestres.

L’objet de la spiritualité se décentre ainsi de 1’Etre divin aux avoirs humains. Or,

dés que nous retirons Dieu du centre de notre vie et le remplagons par des choses matérielles,
d’autres erreurs s’en suivent trés rapidement. Tout d’abord, nous oublions qui est la source de
toute bénédiction. Et, deuxiemement, nous ne réalisons plus que, méme sur cette terre, les
bénédictions spirituelles sont infiniment supérieures aux bénédictions matérielles (Michael
Otieno Maura, 2022, p. 54).

On note ici que la médiocrité spirituelle consiste a faire passer les préoccupations ou

bénédictions temporaires avant celles qui sont éternelles et spirituelles. Et le spirituel n’est plus

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 190



percu comme une quéte intérieure de sens, de Vérité et de transcendance, mais comme un moyen
d’accéder a des avantages matériels. C’est un acte qui contribue proprement au déclin des
traditions spirituelles africaines, c’est une éclipse de la vraie spiritualité ou; les valeurs
spirituelles honorables comme la sagesse, I’ascése de I’ame en vue de sa connexion au divin,
ne sont plus cultivées et développées pour 1’épanouissement qualitatif de ’homme.

Les difficultés socio-économiques sérieuses que traversent les Africains ne sauraient justifier
leur souscription & une option aussi mateérialiste de la spiritualité en matiere religieuse.
Clairement dit, I’amour pour les richesses matérielles ne devrait pas constituer la réponse
efficace aux fléaux de la pauvreté et des inégalités socio-économiques croissantes. Les
responsables des institutions religieuses devraient veiller a ce que 1’obsession pour les
possessions matérielles ne devienne pas 1’objectif majeur de la quéte religieuse. En tant que
guides et éclaireurs, ils doivent comprendre que leur vocation est d’aider les croyants a s’élever
au-dela des considérations terrestres pour communier avec le divin. Rien n’est plus illusoire
que de construire une vie religieuse heureuse véritable a partir de I’empirique et du réel terrestre,
puisque la spiritualité authentique tire sa raison d’étre, et tout son contenu, de ce qui Ssurpasse
le temporel et les considérations essentiellement terrestres.

Les idéologies religieuses mateérialistes et concrétistes, qui sont une perversion luciférienne de
I’élan spirituel, rendent compte de I’inanité de leurs approches; car elles conduisent a
I’anéantissement du versant vertical, qui est proprement la ligne rassurante de 1’union avec le
divin. Autant dire que cette option moderniste se révele comme un vrai déficit de profondeur
spirituelle ; car I’ascése de I’ame favorisant 1’accés a un état de paix intérieure et de connexion
avec le divin, pourrait étre entravée par une focalisation sur les besoins immédiats. On peut en
inférer qu’une spiritualité utilitariste dans laquelle Dieu devient un moyen d’obtenir des
avantages terrestres est une spiritualité de bas étage et fondamentalement défectueuse. En
faisant de la foi un vecteur de « changement de soi donnant acces aux biens et au bonheur
terrestres » (Jean-Pierre Dozon, 2008, p. 96), les promoteurs de ce paradigme spirituel
transforment la croyance en une entreprise transactionnelle ; ou I’ceuvre spirituelle est
accomplie principalement en vue de [’obtention de retombées matérielles. Cette
instrumentalisation de la foi est un indice de rétrogradation spirituelle, ou les valeurs de
contentement, de sacrifice et de piété désintéressée sont mises aux oubliettes.

Ainsi, la gravité d’une recherche exclusive du bonheur sensible conduit visiblement a un
appauvrissement spirituel, un détournement des croyants des valeurs spirituelles. Pour remédier

a cette médiocrité spirituelle, un retour aux principes fondamentaux de la foi, basés sur I’éthique

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 191



et la transcendance comme un impérieux devoir est nécessaire. Car, la spiritualité, loin d’étre
un moyen d’accumuler des biens terrestres, doit étre un chemin vers la libération intérieure et
I’harmonie avec le divin. En réalité, la vraie spiritualité a partie liée a la vie de ’esprit, a la vie
centrée sur Dieu et les pratiques a caractere religieux. Elle désigne donc 1’ensemble des forces
surnaturelles ayant pour fonction principale d’accompagner et d’aider I’étre humain dans ses
multiples expériences suprasensibles. En cela, elle entretient un lien avec 1’idéal platonicien de
la quéte de transcendance qui vise une réalité supérieure que semble occulter la spiritualité

africaine contemporaine.

2. La spiritualité africaine contemporaine a I’aune du platonisme religieux

La spiritualit¢ de beaucoup de religieux africains contemporains s’infléchit dans un
matérialisme qui accorde de plus en plus d’intérét a la satisfaction immédiate des désirs
physiques. A contrario, la spiritualité, selon Platon, consiste & se détourner du monde matériel
pour contempler les vérités éternelles et s’unir avec le divin. A suivre cette approche
platonicienne, qui privilégie plus la transcendante du bonheur, la poursuite exclusive des biens
sensibles est une distraction qui éloigne I’ame humaine de sa véritable destinée spirituelle. C’est
pourquoi, 1’élan spirituel vrai chez Platon se présente comme une invite de I’ame a dépasser les
satisfactions immédiates pour atteindre les essences divines, qui sont des réalites plus profondes
et durables. Cette pétition de principe du platonisme religieux peut servir de moyen de

remédiation a la médiocrité spirituelle africaine actuelle.

2.1. La spiritualité platonicienne comme invite a I’ascension de ’Ame au divin

L approche platonicienne de la spiritualité consiste en une vision spirituelle dans laquelle I’ame
humaine aspire a s’élever vers la réalité divine. Le platonisme religieux repose donc sur 1’idée
d’une réalité supérieure qui transcende le monde sensible. En effet, Platon distingue entre le
monde matériel, changeant et imparfait, et le monde intelligible, immuable et parfait, ou
résident les Idées. Cette vision considére que I’ame humaine est liée au monde intelligible, mais
elle est temporairement prise au piege de la prison du corps physique. Cela décrit le dualisme
platonicien entre réalité spirituelle et matérielle, entre monde sensible (monde matériel) et
monde intelligible (monde des Idées). La quéte de la spiritualité, selon Platon, consiste en ce
sens pour I’ame a se détourner de la corporéité et du monde materiel pour contempler les veérités
éternelles et s’unir avec le divin.

Sous cet angle religieux, la quéte spirituelle suit une démarche de détachement de I’ame, en tant

que partie du divin, des chaines du corps pour retrouver son union avec les Idées éternelles. Ce

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 192



qui serait une récupération du préjudice subi lors de sa chute initiale dans 1’enveloppe
corporelle. L’évidence de ce propos fait dire a B. Jolibert (1994, p. 9) que « I’idée de chute, de
blessure originelle hante la philosophie de Platon et toute 1’activité de I’ame peut se comprendre
comme une tentative pour combler la perte occasionnée par cette chute premiére ». C’est dire
que tout I’'intérét de I’ame est donc motivé par ce mobile fondamental de chute originelle. Dans
cette méme direction, Platon affirme dans le Phédon que I’ame humaine est emprisonnée dans
un corps matériel, soumis aux désirs et aux passions, mais qu’elle appartient en réalité au monde
intelligible, qu’elle a contemplé avant sa chute dans le corps. Cette chute représente une sorte
d’oubli, et la tache spirituelle qui est également philosophique est de permettre a I’ame de se
souvenir de ces Vérités éternelles, en opérant une purification et une déliaison du corps.

Pour le Socrate du Phédon, cette delivrance purificatrice consiste & « séparer le plus possible
I’ame du corps, 1’habituer a se rassembler elle-méme a partir de tous les points du corps (...)
travaillant a se délier du corps comme on se délie de ses chaines » (Platon, 2011, 67c-d). Au
cceur de cette pensée se trouve 1’idée que I’ame humaine, dans sa quéte de perfection, doit
s’elever dialectiquement au-dessus des réalités matérielles et s’unir au divin Bien, qui est la
source de toute connaissance et de toute réalité spirituelle. Et comme le dit S. Muselle (2017,
p. 21), « C’est seulement ainsi que I’homme pourra prétendre étre sage et connaitre les choses ».
En un mot, c’est en se libérant de I’emprise des désirs matériels que 1’ame peut s’unir a cette
réalité supérieure, a travers la contemplation des Idées, en particulier celle du Bien, qui est
I’Idée supréme du connaitre et la forme du divin.

Au fait, chez Platon, la spiritualité véritable est une prise en charge de I’ame humaine, en vue
de Dl'orienter dans la trajection de 1’ordre divin et en la faisant échapper a la férule de
I’environnement matériel. Autant dire que la concentration sur 1’activité s’articulant autour de
I’ame humaine est la tache la plus noble qui soit : celle de la vie de la pensée pure. Cela autorise
D. Bourdanné (2011, p. 56) a dire que « chez Platon, il faut s’affranchir du corps pour retourner
a la vie divine ». Autrement dit, ’ascése de 1’ame vers la réalité divine s’effectue a partir d’une
nouvelle orientation qui suppose le renoncement et 1’indépendance a 1’égard des sollicitudes
matérielles et corporelles. C’est en réalité une prise de distance et une mise & mort du corps. Un
tel affranchissement de la gangue corporelle ou matérielle est ce qui caractérise la tache
philosophico-spirituelle. Cette dynamique de 1’ame, en quéte d’union avec le divin, aboutit a
son élévation vers une comprehension plus profonde des mystéres des essences divines :

« ’expérience mystique [qui] est le moment qui donne a la vie humaine son poids, son

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 193



intensité » (Emmanuel Boissieu, 2017, p. 141). C’est bien a ce niveau-la que s’appréhende
1’objet ultime de la vie humaine authentiquement spirituelle.

La spiritualité platonicienne part donc du principe fondamental que le monde sensible, ou
régnent I’instabilité et I’imperfection, doit étre dépassé pour ’acces a 1’intelligible, siege des
Idées parfaites et eternelles. Cela dit, Platon introduit ainsi une idée essentielle de sa spiritualité
: I’ascension de I’ame est un retour a sa véritable nature, qui consiste en une purification
progressive des attachements corporels et en une contemplation de I’intelligible. C’est dire que
la matiére, loin d’étre un lieu de réalisation spirituelle, est pergue comme un obstacle que I’ame
doit transcender pour accéder au divin. Dans cette perspective, la quéte spirituelle véritable est
une voie vers les vérités divines et les réalités éternelles que 1’ame doit contempler et dont elle
doit se nourrir continuellement.

Cette orientation spirituelle s’apergoit dans Le Phédre, ou Platon développe I’image d’un
attelage ailé. L’ame, représentée comme un char composé d’un cocher et de deux chevaux, lutte
pour s’¢élever vers le monde des Idées. Cependant, seul le cheval de la raison permet a I’ame de
s’élever, tandis que le cheval des pulsions passionnelles la tire vers le bas, vers le monde
sensible. L’ame qui parvient a se rappeler les vérités intelligibles accede a la sagesse et a la
béatitude divine. Cela fait dire au Socrate du Phédre qu’aprés un long moment de remontée,
I’ame « apercoit la réalité [divine], et dans cette contemplation de la vérité, elle trouve sa
nourriture et son délice ». (Platon, 2011, 247d). Autrement dit, en se souvenant de sa véritable
nature divine, I’ame s’éléve progressivement vers une union avec le Bien, le divin ; union qui
désigne I’état ultime de 1’ame, un état spirituel de bonheur absolu.

La contemplation des Idées, en particulier I’'Idée du Bien, est ainsi au fondement de 1’élévation
spirituelle dans la pensée de Platon. La célébre allégorie de la caverne de La République met en
relief cette réalité métaphorique symbolisant 1’état de I’ame qui, attachée au monde sensible, ne
peut percevoir que des illusions. L’ascension hors de la caverne représente des lors la quéte
spirituelle qui permet a ’ame de se libérer de ces illusions rétrogrades et de contempler
directement les Idées éternelles, et I’Idée du Bien. Cette Idée du Bien est la cause ultime de tout
ce qui existe et la source de toute connaissance et vérité. Selon le Socrate de La République,
c’est une réalité ontologique « qui est au-dela de I’essence, dans une surabondance de majesté
et de puissance » (Platon, 2011, 509b). L’ame humaine qui parvient & contempler cette réalité
intelligible accede donc a une vérité supérieure, et cette contemplation représente proprement

I’accomplissement de son destin philosophique et spirituel.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 194



On comprend aisement pourquoi, dans le Phédon, Platon (2011, 64a) estime que « tous ceux
qui s’appliquent a la philosophie et s’y appliquent droitement ne s’occupent de rien d’autre que
de mourir et d’étre morts ». C’est dire que la pratique philosophique est un engagement spirituel
a la mort, précisément a la mort du corps, afin de permettre la libération et 1’élévation spirituelle
de I’ame vers les hauteurs. Il est donc normal que dans cette perspective, la vie du philosophe
et du vrai religieux s’inscrive dans cette entreprise constante de détachement. La contemplation
des Idées, en particulier celle du Bien, est donc la finalité ultime de I’ascension de 1’ame dans
la spiritualité platonicienne. En se purifiant des attachements matériels et en s’¢levant vers les
vérités éternelles, 1’ame réalise son union avec le divin, dans un état de connaissance pure et de
félicité.

L’on se souvient que le néoplatonicien Plotin renforcera plus tard la dimension mystique de
cette spiritualité platonicienne, en transformant I’ascension de 1I’dme en une quéte non
seulement de connaissance intellectuelle, mais aussi en une expérience intérieure et extatique

de ’union avec le divin. A ce sujet, Plotin (2019, VI, Livre 54) écrit :

C’est ainsi que I’initié qui pénétre dans le sanctuaire laisse derriére lui les statues placées dans
le temple, et entre en communication intime avec la Divinité. Quand I’ame jouit de la vue
véritable de ce qui est dans le sanctuaire, elle est plongée dans le ravissement. Celui qui se voit
ainsi devenu Dieu a en lui-méme une image de Dieu.

Cela signifie que la remonter jusqu’a la vue du divin se fait dans une union mystique exigeant
le renoncement & tout ce qui est sensible. L’ame humaine peut donc, a travers une purification
intense, accéder a une expérience mystique d’union avec I’Un. Cette expérience est décrite
comme une fusion totale avec le divin, ou I’ame coincide avec 1’Un-Bien dans un état de
béatitude parfaite. De plus, les théologies augustinienne et méme chrétienne feront allusion a
cette conception platonicienne, en décrivant la spiritualité chrétienne comme une ascension vers
Dieu, ou I’ame, par la priere, la contemplation et la charité, s’éléve progressivement vers la
vision béatifique.

En somme, la spiritualité platonicienne, fondée sur I’idée de I’ascension de I’ame vers le divin,
représente une invitation a transcender le monde sensible pour contempler les vérités eternelles.
A travers le détachement des désirs matériels, la contemplation des Idées et du Bien, I’ame
réalise sa véritable nature et accede a la béatitude divine. Cette quéte des réalités divines a non
seulement marqué des courants mystico-religieux ultérieurs, mais elle peut également

constituer un moyen de remédiation aux insuffisances de la spiritualité africaine actuelle.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 195



1.2. La quéte des essences divines, une remédiation a la médiocrité spirituelle
africaine

« La lecture de Platon n’est pas I’exploration historique d’une pensée périmée ; ses textes
révélent ’universalité d’une pensée vivante toujours en mouvement » (H. Soumet, 2020, p. 90).
Cette assertion met ’accent sur 1’idée que les legons du platonisme restent toujours d’actualité.
Plusieurs des enseignements éthiques et religieux que 1’on pourrait tirer des textes platoniciens
restent valables pour la transformation des pratiques et conceptions humaines contemporaines.
Aussi la quéte des ldées, de la vérité, ainsi que la recherche d’une essence divine, qui sont au
cceur de la philosophie platonicienne, restent-elles instructives pour I’amendement de 1’horizon
spirituel des Africains.
L’on sait, a ce sujet, que la quéte des essences divines reste un principe fondateur dans
I’élaboration du philosopher de Platon. En effet, le corpus platonicien souligne I’importance de
transcender le monde sensible pour accéder a des réalités plus élevées. Car, les choses sensibles
ne sont que des pales copies des Essences ou ldées, qui sont des formes intelligibles parfaites,
immuables et éternelles. Ainsi, dans La République, Platon établit que le monde sensible est
une réalité imparfaite et changeante, tandis que le monde des Idées ou des Formes constitue la
véritable réalité, éternelle et immuable. Autrement dit, d’aprés Platon (2011, 51¢-52b), la forme
intelligible est ce qui « reste la méme, qui est inengendrée et indestructible, qui ne recoit pas
autre chose venant d’ailleurs en elle-méme et qui elle-méme n’entre en aucune autre chose ou
que ce soit, qui est invisible ». En d’autres termes, contrairement au monde sensible qui est
instable et mouvant, le monde des Idées est le monde de la stabilité, de I’incorruptibilité, de la
réalité immuable, divine et de I’essence des choses. Ce dernier mérite que les hommes lui
accordent toute leur attention, s’ils désirent assurer le perfectionnement de leur mesure divine
véritable.
Dans ce cadre, I’ldée du Bien comme forme archétypale est vue comme I’essence divine ultime,
vers laquelle I’ame humaine, si elle veut gagner en spiritualité, doit tendre par le moyen de la
dialectique et de la contemplation philosophico-religieuse. Cette conviction est partagée par B.
Fauconnier (2019, p. 224) qui indique que, pour Platon, il faut « une religion qui les [individus]
éleve vers I’essence, au lieu de les abrutir dans des superstitions ». C’est dire que dans ’optique
de Platon, la mission véritable de la religion consiste a ennoblir I’dme du religieux, en le
conditionnant a emprunter la voie ascétique vers les essences supérieures de I’intelligible et non

a I’enfermer dans les basses réalités du sensible.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 196



Cet idéal platonicien peut étre une source d’inspiration pour le renouveau spirituel en Afrique.
Cela, a travers I’incitation a une dynamique spirituelle plus intérieure, axée sur le dépassement
de soi, de la matérialité ambiante, et de la focalisation sur la connexion avec I’unique réalité
transcendante, ¢’est-a-dire le divin véritable. Ainsi, dans cette Afrique actuelle qui traverse une
crise spirituelle, s’exprimant par la perte des repéres ontologiques et axiologiques, 1’élaboration
de la théorie des Idées platoniciennes peut s’entendre comme un appel spirituel au retour de
I’immuable divin. C’est méme une voix qui émet 1’écho d’une reconsidération des Essences
comme réalités supérieures au détriment des apparences sensibles.

Ainsi, pour Platon, ’ame humaine, bien qu’incarnée dans le monde sensible, doit s’intéresser
au monde des formes intelligibles auquel elle appartient. C’est pourquoi, en quéte de spiritualité
et de vérité, I’ame doit s’élever au-dessus des realités sensibles pour faire « une expérience
surhumaine » (Emmanuel Boissieu, 2017, p. 140) ; notamment celle du Bien, souche émanative
de la vie divine. Cette recherche de 1’Idée du Bien peut donc étre un paradigme inspirateur pour
les spiritualités africaines ; car elle fait allusion a un cadre référentiel, qui pourrait permettre
I’¢lévation de la conscience spirituelle et éthique des religieux africains contemporains.

De plus, la charge morale et spirituelle de I’appel que le Socrate de Platon lancgait au citoyen
athénien dans 1I’Apologie de Socrate doit valoir également pour les Africains modernes : «
Athénien (...), n’as-tu pas honte de te soucier de la fagon d’augmenter le plus possible richesses,
réputation et honneurs, alors que tu n’as aucun souci de la pensée, de la vérité et de
I’amélioration de ton ame, et que tu n’y songes méme pas ? » (Platon, 2011, 29d-e). Suivant le
fondateur de 1I’Académie, la quéte de la vertu morale, le développement de la vie intérieure et
du progres spirituel doivent étre les préoccupations primordiales des hommes, et non le désir
excessif de possession des biens matériels. L’une des raisons de cette invite est que 1’ame de
I’humain est parente aux réalités supérieures.

Cette donc par la recherche de ces idéaux élevés que I’ame humaine se purifie et se détache peu
a peu des encombres matériels pour atteindre la contemplation de I’immuable. Cette quéte peut
étre percue comme une démarche salvatrice, ou I’homme, en accédant a la vérité, dépasse les
illusions et les imperfections de la réalité sensible. Le Socrate du Phédon, décrit cet élan
spirituel comme une purification de I’Ame humaine. A cet effet, Platon (2011, 67c-d).) écrit :
« la purification consiste en ceci, autant que possible, de se détacher du corps et de s habituer a
se concentrer dans 1’ame ». Ainsi, la quéte des essences divines est avant tout un cheminement

intérieur, un processus d’élévation de I’ame vers sa propre vérité, sa réalité ultime.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 197



En somme, le déclin des valeurs éthico-morales et spirituelles, di a I’attention exclusive aux
biens et bonheur terrestres, est le signe insigne de la médiocrité spirituelle en Afrique. Cet état
de fait conduit a un effondrement de 1’étre religieux africain, ou les individus ainsi ébranlés se
retrouvent déconnectés de leur racine spirituelle véritable. C’est bien en ce sens que pour E.
Boissieu (2017, p. 114), « Platon dénonce le sensible comme une perte de I’homme. L’homme
doit quitter cette errance ». Autrement dit, 1’attachement aux réalités sensibles dégrade la
spiritualité de tout étre humain. Voila pourquoi, a travers ’incitation a 1’élévation et a la
contemplation spirituelle, prénée par les enseignements de Platon, les religieux pourraient étre
encouragés a quéter en direction des vérités plus profondes et a s’engager dans une vie éthique
et authentiquement spirituelle. La quéte des essences divines, chez Platon, peut dés lors servir
de remede a la carence spirituelle constatée actuellement. En intégrant, de la sorte, ces idees
intelligibles platoniciennes aux pratiques spirituelles africaines, une solution pourrait émerger

en vue d’enrichissant I’environnement spirituel africain actuel.

Conclusion

En définitive, notons qu’il était question de savoir si 1’invite platonicienne a 1’'union avec le
divin devait s’entendre comme une réponse a la pratique de la spiritualité médiocre de certaines
formes de religiosité en Afrique actuelle. L’analyse de cette préoccupation a fait état de ce que
la spiritualité africaine actuelle connait malheureusement un point d’inflexion vers le culte des
biens terrestres et du bonheur matériels. Ce signe qui marque la médiocrité spirituelle des
formes de religiosité contemporaine en Afrique peut étre corrigé grace a quelques legons tirées
de la spiritualité platonicienne. En effet, ’invite a I’ascension de I’dme et la quéte des essences
divines, pronées par le penser platonicien sont des leviers permettant de penser la remédiation
a cette situation actuelle de carence spirituelle africaine. Dans ce sens, le processus platonicien
de détachement des réalités matérielles et d’élévation de 1’ame vers le divin, a travers la
contemplation des essences éternelles, pourrait offrir une voie de réflexion, contribuant a la
résolution de cette crise spirituelle africaine. Cet élan de spiritualité platonicienne pourrait étre
ainsi interprétée comme I’appel a une redécouverte de 1’essence immuable et & un retour aux

racines spirituelles profondes des approches religieuses africaines contemporaines.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 198



Références bibliographiques

BERGSON Henri, 1990, Les Deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF / Quadrige.
BOISSIEU Emmanuel, 2017, Platon, une maniére de vivre, Paris, Domuni-Press.
BOURDANNE Kadébé Daniel, 2011, L’Evangile de la prospérité : une menace pour 1’Eglise
africaine, 2°™ édition, Cotonou, Presses Bibliques Africaines.

DOZON Jean-Pierre, 2008, L’Afrique & Dieu et a Diable, Etats, ethnies et religions, Paris,
Ellipses Edition Marketing S.A.

FAUCONNIER Bernard, 2019, Platon, Paris, Gallimard.

GAZOA Germain, 2006, Les conflits en Afrique noire. Quelles solutions ? Approches
spirituelles et anthropologiques. Le cas ivoirien, Abidjan, Frat Mat Editions.

JOLIBERT Bernard, 1994, PLATON. L’ascése éducative et 1’intérét de 1’ame, Paris,
L’Harmattan.

LA SAINTE BIBLE, 2013, « Epitre de Paul aux Colossiens », traduite d’aprés les textes
originaux Hébreu et Grec par Louis Second, Alliance Biblique Universelle.

MAURA Otieno Michael, 2022, « vraie et fausse prospérité », La prospérité ? A la recherche
du vrai Evangile, Mbugua et al., Trois-Riviéres (Québec), Editions Impact.

MAZAMA Ama, 2010. Religion et Renaissance Africaine, Paris, Afrocentricity international.
MBEWE Conrad, 2022, Le dessein de Dieu pour I’Eglise. Un guide pour les pasteurs et les
responsables de ministéres en Afrique, Trois-Riviéres (Québec), Editions Impact.

MUSELLE Sophie, 2017, Platon, Paris, LePetitPhilosophe.fr.

PLATON, 2011, « Phedre » (Euvres Complétes, trad. Luc Brisson, Paris, Flammarion.
PLATON, 2011, « Apologie de Socrate » (Euvres Complétes, trad. Luc Brisson, Paris,
Flammarion.

PLATON, 2011, «La République » (Euvres Complétes, trad. Georges Leroux, Paris,
Flammarion.

PLATON, 2011, « Phédon » (Euvres Complétes, trad. Monique Dixsaut, Paris, Flammarion.
PLOTIN, 2019, Ennéades, VI, Livre 54, Version numérique établie par Jacques Henri Prévost,
in jacques.prevost.free.fr/fascicules/Dossier A3/Cahier_40_A3.pdf.

SCHUON Frithjof, 2018, Du divin a I’humain. Tour d’horizon de métaphysique et
d’épistémologie, Paris, L’Harmattan.

SOMMET Héléne, 2020, Platon a la plage, Malakoff, Dunod.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 7/ Décembre 2024 199



